Perché la guerra?

Un’analisi che parte dal carteggio del 1933 tra Sigmund Freud e Albert Einstein intitolato, proprio,

“Perché la guerra?”.

Nel 1932 la Societa delle Nazioni invita I'lstituto Internazionale per la Cooperazione Intellettuale a
un confronto aperto ai piu importanti esponenti del mondo culturale del tempo: vi partecipano, tra
gli altri, Johan Huizinga, Aldous Huxley, Julien Benda, Johan Bojer, Tsai Yuan Pei. Il carteggio piu
noto & quello, pubblicato un anno dopo col titolo Perché la guerra?, tra Sigmund Freud e Albert
Einstein.

Freud gia si era espresso nel dicembre del 1914 in una lettera all’olandese Van Eeden, in cui aveva
ribadito come la Psiconalisi fosse giunta alla conclusione che “gli impulsi primitivi, selvaggi e
malvagi dell’'umanita non sono scomparsi ma continuano ad esistere, sebbene allo stato represso,
nell’inconscio degli individui”[1], pronti a riemergere alla prima occasione. Il nostro intelletto,
continuava, € debole, gingillo e strumento delle nostre emozioni, e noi stessi siamo obbligati ad
agire “intelligentemente o stupidamente”, a seconda del volere e delle resistenze esterne. Ed
ecco “le crudelta e le ingiustizie, di cui si rendono responsabili le nazioni pit civili, la malafede con
cui esse giudicano le proprie menzogne, le proprie iniquita e quelle dei propri nemici”[2], e
I'impossibilita per tutti di avere un giudizio sereno e veramente libero.

Che forze pulsionali muovessero gli individui alla guerra era condiviso anche da altri tra gli
intellettuali partecipanti al confronto. Johan Bojer scriveva che la guerra non ce la mandano forze
esterne agli uomini: no, essa e degli uomini. Perché il caos é nello spirito dii ciascuno. “Professiamo
l'umanesimo e veneriamo la forza bruta. Amiamo i nostri fratelli e li odiamo. Siamo pronti a
costruire, ma amiamo distruggere.”[3] E Aldous Huxley ribatteva che la pace internazionale era una
questione di psicologia individuale, dal momento che le cause della guerra risiedono, in fondo,
nella vita emotiva del singolo.

Ne La delusione della guerra Freud stigmatizza lo scoppio della grande guerra, pit sanguinosa di
ogni conflitto del passato a causa del perfezionamento delle armi, e scrive che due fatti hanno
suscitato la sua delusione, la scarsa moralita all’esterno di quegli Stati che all’interno si erigono a
custodi delle norme morali, e la brutalita del comportamento di singoli individui.[4] C'& un numero


https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftn1
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftn2
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftn3
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftn4

maggiore di uomini che accettano ipocritamente la civilta, che non di individui veramente civili,
concludeva: non aveva ancora visto né mai lo avrebbe visto lo slatentizzarsi della crudelta nella
Seconda guerra mondiale, benché conoscesse, essendo morto nel settembre del 1939, quello che i
nazisti avevano gia compiuto nel cuore della civilissima Europa.

Quando nel 1932 lo invita a confrontarsi con lui, la domanda che Einstein gli pone é: ¢’ un modo
per liberare gli uomini dalla fatalita della guerra? E com’e possibile che una minoranza interessata
soltanto ad arricchirsi e che vede nella guerra l'occasione per promuovere i propri interessi riesca
ad asservire la massa del popolo, che da una guerra ha solo da soffrire e da perdere?
Naturalmente, sottolinea lo scienziato, essa ha alcuni strumenti forti come la stampa, la scuola e le
organizzazioni religiose e, ciononostante, rimane 'interrogativo su come il popolo si lasci
inflammare fino al sacrificio di sé. Una risposta & che 'uomo ha dentro di sé il piacere di odiare e di
distruggere che rimane latente in condizioni di normalita e che emerge in situazioni eccezionali: a
questo punto sarebbe possibile dirigere I'evoluzione psichica in modo da rendere gli uomini capaci
di resistere a queste spinte?

Einstein anticipa anche la sua personale posizione, augurandosi che gli Stati creino un’autorita
legislativa e giudiziaria col mandato di comporre i conflitti che sorgano tra loro. Naturalmente tale
organizzazione internazionale avrebbe efficacia solo nella misura in cui avesse il potere effettivo di
imporre il rispetto delle sue leggi e questo implicherebbe che ogni singolo Stato rinunciasse a una
parte della sua liberta d’azione, vale a dire della sua sovranita.[5] Il che & il problema di ogni
organismo del genere, come abbiamo assistito anche noi in questi anni di sovranismo esasperato.

La risposta di Freud riprende la critica alle organizzazioni come la Societa delle Nazioni che non
dispongono di forza propria benché il progetto wilsoniano sia stato un tentativo coraggioso di
acquisire I'autorita mediante il richiamo a principi ideali. Per quanto riguarda le spinte alla base dei
comportamenti conflittuali dell’essere umano, esse sono di due sole specie: “quelle che tendono a
conservare e a unire —da noi chiamate sia erotiche (esattamente nel senso di Eros nel Simposio di
Platone) sia sessuali, estendendo intenzionalmente il concetto popolare di sessualita — e quelle che
tendono a distruggere; queste ultime le comprendiamo tutte nella denominazione di pulsione
aggressiva o distruttiva.”[6] Entrambe sono presenti e indispensabili perché la vita si basa sul loro
concorso e contrasto. Le pulsioni erotiche rappresentano gli sforzi verso la vita, quelle di morte la
distruzione verso se stessi e verso |'esterno. Non c’é speranza di sopprimere le tendenze aggressive
degli uomini: possono solo essere deviate in modo che non portino alla guerra. Si puo cercare di
creare legami emotivi, di solidarieta tra gli uomini per impedirne la deflagrazione ma ¢ difficile da
ottenere. L'unica soluzione sarebbe assoggettare queste pulsioni alla ragione, sarebbe rafforzare
I'intelletto, soprattutto avere un atteggiamento piu civile e considerare il giustificato timore degli
effetti di una guerra futura.

Sulla necessita di superare I'ottica egoistica e nazionalistica si erano gia cimentati altri intelletti: lo
stesso Erasmo da Rotterdam, turbato dai conflitti che tra XV e XVI secolo insanguinano I'Europa,
rende, nella Querela pacis, la Pace protagonista di un lamento che € anche una denuncia contro i
potenti del mondo (principi, re, papi) che invece di pensare al bene dei sudditi, seminano odio e
distruzione. Non esistono guerre giuste: ogni guerra travolge e uccide quei popoli che non I’hanno


https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftn5
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftn6

scelta ma ne subiscono il peso mortifero. “nessuna pace é cosi iniqua da non essere preferibile alla
pit equa delle guerre” e anche quando si vince “il danno supera sempre il guadagno” mentre
anche chi riporta la vittoria piange. | popoli costruiscono le citta, i principi, per la loro sete di
potere, le distruggono. bisogna resistere alle tentazioni nazionalistiche che dividono i popoli,
puntando sulla solidarieta, fissando regole per le successioni all’interno degli stati.

Ma ¢ la voce di Kant, “il Moseé della nostra nazione”, come lo defini Holderlin, a farsi sentire con
autorevolezza attraverso le idee esposte nel saggio Per la pace perpetua che scrive nel 1795, in un
periodo in cui si era stremati dai conflitti. Qui, come primo Articolo definitivo per la pace

perpetua, “In ogni Stato la costituzione civile deve essere repubblicana”, prospetta una Repubblica,
perché di tutti i governi e il migliore per la pace e per la liberta e indica in una federazione di popoli
I’'unico mezzo per sostituire, con un ordinamento giuridico, lo stato di pace allo stato di guerra. “ Se
per decidere ‘se debba esserci o no la guerra’ viene richiesto il consenso dei cittadini, allora la cosa
pit naturale é che, dovendo decidere di subire loro stessi tutte le calamita della guerra (il
combattere di persona; il pagare di tasca propria i costi della guerra; il riparare con grande fatica le
rovine che lascia dietro di sé e, per colmo delle sciagure, ancora un’altra che rende amara la pace, il
caricarsi di debiti che, a causa delle prossime nuove guerre, non si estingueranno mai),
rifletteranno molto prima di iniziare un gioco cosi brutto.” [7] In una costituzione nella quale i
sudditi non sono cittadini — dunque in una costituzione non repubblicana -, invece, fare la guerra
la cosa piu facile del mondo, poiché il sovrano non € un membro dello Stato, ma ne ¢ il
proprietario, e puo decidere la guerra a suo piacimento senza dover interpellare nessuno e
affidando al corpo diplomatico il compito di giustificarla. E il caso di tanti dittatori dell’era
contemporanea. E, tuttavia, il pacifismo giuridico di Kant, come emerge dal secondo articolo: “I/
diritto internazionale deve fondarsi su un federalismo di liberi Stati.”, non si nasconde il fatto che
non sia sufficiente che gli Stati diventino tutti repubblicani: € necessaria “un’alleanza contro la
guerra permanente e sempre pill estesa, che puo trattenere il torrente delle tendenze ostili e
irrispettose di ogni diritto, ma nel costante pericolo che questo torrente dilaghi.” [8]

Cio che Kant suggerisce & certamente utopico perché volto a realizzare la fine di tutte le guerre e
per sempre e sappiamo quante volte questo sia stato violato, ma, nello stesso tempo, € importante
come “ideale regolativo” a cui 'umanita dovrebbe tendere.

Ci vorrebbe una federazione di pace, non un trattato di pace (che si fa sempre dopo una guerra),
perché la prima metterebbe fine non a una guerra ma a tutte le guerre. Tale federazione non si
propone la costruzione di una potenza politica ma la liberta e la conservazione di uno Stato e
contemporaneamente degli altri Stati federati, senza che questi si sottomettano a leggi pubbliche e
alla costrizione da esse esercitata. E necessario, quindi, che gli Stati superino la forma dello Stato
nazionale e trasferiscano la propria sovranita a un organismo sovranazionale, allo stesso modo in
cui gli uomini sono usciti dallo stato di natura delegando a un altro potere quello di assicurare la
pace. Come sostiene nel terzo articolo, “Il diritto cosmopolitico deve essere limitato alle condizioni
dell’ospitalita universale”, bisogna maturare una coscienza comune di appartenenza: “Qui, come
negli articoli precedenti, non é in discussione la filantropia, ma il diritto, e allora ospitalita significa
il diritto che uno straniero ha di non essere trattato come un nemico a causa del suo arrivo sulla


https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftn7
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftn8

terra di un altro.”[9] Non si tratta di un diritto di accoglienza, ma di un diritto di visita, che spetta a
tutti gli uomini, in virtu del diritto della proprieta comune della superficie terrestre, di quella che
la casa comune.

Contro la concezione hegeliana della guerra come un male necessario, come l'azione che

consente ai venti di spazzare la putredine o un fuoco rigeneratore che distrugge e purifica o come
“sola igiene del mondo” di marinettiana memoria, addirittura esplosione di creativita e ingegno,
per cui non v’é bellezza se non nella lotta, si ergono, in tutta la loro drammaticita, il costo di vite
umane delle guerre del Novecento, le macerie che hanno lasciato bombardamenti e attacchi, ma
anche I'amara consapevolezza che forse & qualcosa di inestirpabile dalla societa umana. Il dopo ’45
non ha visto la fine dei conflitti che sono continuati in altre parti del mondo, inarrestabili.

Quando Picasso, oltre che il notissimo manifesto antibellicista di Guernica, dipinge, nel 1951,

il Massacro in Corea, in cui rappresenta i soldati americani che stanno uccidendo donne e bambini,
spogliati della loro anima e con fredde e metalliche armature mentre sparano a creature
umanizzate nella loro esposizione alla crudelta, da un’iconica concettualizzazione del senso di una
guerra: contrapporre umanita e disumanita, Eros e Thanatos. E, in un momento storico in cuila
Seconda guerra mondiale ancora faceva sentire le ferite del suo morso.

Benché non ci sia un modo per eliminare la guerra dall’orizzonte umano, é tuttavia disperante
arrendersi all’ineluttabilita del male, di fronte alla quale abbiamo I'obbligo morale, come ha scritto
John Erskine, di essere intelligenti e di non smettere di usare, nei rapporti tra singoli come nel
contesto internazionale, quello che per Kant rimane il bene piu alto sulla terra, la ragione, ultima
pietra di paragone della verita.

CREDIT FOTO: EPA/CHAMILA KARUNARATHNE

[1] A. Einstein, S. Freud, Sulla guerra e sulla pace, pag. 8

[2] Ibidem

[3] Op. cit., pag. 9

[4] Op. cit. pag. 19

[5] Op. cit. pagine 32-34

[6] Op. cit. pagine 41-42

[7] Immanuel Kant, Per la pace perpetua, Universale Economica Feltrinelli/Classici, pag. 57
[8] Immanuel Kant, Per la pace perpetua, Universale Economica Feltrinelli/Classici, pag. 66

[9] Op. cit. pag. 66

https://www.micromega.net/perche-la-guerra

Teresa Simeone - 1 marzo 2022


https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftn9
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftnref1
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftnref2
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftnref3
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftnref4
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftnref5
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftnref6
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftnref7
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftnref8
https://www.micromega.net/perche-la-guerra#_ftnref9
https://www.micromega.net/perche-la-guerra

