Guerra e pace. Luomo riuscira mai a smettere di combattere?

Gianluca Sadun Bordoni e Roberto Della Seta a confronto: tra natura umana, Stato e opinione
pubblica. La pace riuscira mai a trionfare sulla guerra?

Intervista a Gianluca Sadun Bordoni e Roberto Della Seta

La guerra accompagna l'umanita fin dalle sue origini. Ma e davvero un tratto ineliminabile della
natura umana o € un fenomeno che la cultura e I'evoluzione possono superare? In questo
confronto, organizzato dal Circolo della Storia, ne discutono Gianluca Sadun Bordoni, professore
ordinario di Filosofia del diritto nell’Universita di Teramo, e autore del libro Guerra e natura

umana. Le radici del disordine mondiale (Il Mulino). E Roberto Della Seta, autore di Pacifismi. Storia

plurale di un’idea controversa, appena uscito per Mimesis.

La guerra & un fenomeno che ha sempre affascinato gli studiosi. Lei, professor Sadun Bordoni,
I’ha affrontata da un punto di vista antropologico. Cosa ha scoperto?

SADUN BORDONI: «Nel mio libro ho scelto due approcci: uno piu politico, di cui magari parleremo
dopo, e uno pill antropologico. Tutto parte da una domanda che mi incuriosiva: perché la guerra
torna sempre? E un interrogativo che ha una lunga tradizione, la stessa che si posero gli europei
dopo la scoperta del Nuovo Mondo, quando si accorsero che anche civilta lontane, e popoli non
civilizzati, conoscevano la guerra. Kant e Diderot lessero con grande attenzione i resoconti degli
esploratori delle Americhe e dei mari del Sud. Ma si pu0 andare ancora piu indietro: agli storici
greci che descrivevano le abitudini violente dei popoli misteriosi con cui venivano a contatto».

Gli antropologi e gli archeologi hanno confermato queste intuizioni antiche?


https://www.mulino.it/isbn/9788815391520
https://www.mulino.it/isbn/9788815391520
https://www.mimesisedizioni.it/libro/9791222319315
https://www.mimesisedizioni.it/libro/9791222319315

SADUN BORDONI: «Si, direi di si. Le scoperte recenti vanno tutte nella direzione di confermare
intuizioni che I'umanita aveva da tempo».

Puo farci un esempio concreto?

SADUN BORDONI: «Partiamo dall’archeologia, che negli ultimi anni ha fatto enormi passi avanti.
Nel libro cito un sito in Kenya, Nataruk, risalente al Paleolitico. E una scena scioccante: sono stati
trovati resti umani con mani e piedi legati o con le ginocchia spezzate. E la prova di un massacro. E
ci dice che la guerra appartiene alla nostra specie fin dalle origini: la troviamo in tutte le forme di
societa conosciute, dai cacciatori-raccoglitori alle societa agricole, fino alle civilta industriali. E se
cerchiamo le radici della violenza in generale, possiamo risalire ancora piu indietro: almeno a 800
mila anni fa, prima ancora dell’lHomo sapiens».

Dunque, la guerra non é un’invenzione culturale, ma un
tratto profondo della nostra natura. Il pacifismo, invece,
compare ad un certo punto della storia. Professor Della Seta,
quando nasce questa idea?

DELLA SETA: «ll termine “pacifismo” appare per la prima volta
in Francia nel 1901. La prima definizione risale al 1907. Ma
I'idea della “pace perpetua” come aspirazione & molto piu
antica: comincia a delinearsi gia nel Settecento, forse anche

prima».

In che senso?

DELLA SETA: «Credo che la parola chiave sia “cosmopolitismo”. A partire da Kant, ma anche da
Erasmo da Rotterdam, si afferma I'idea di una fratellanza universale tra tutti gli esseri umani, a
prescindere da etnia o provenienza. Su questa base si costruisce poi la riflessione sulla pace come
progetto istituzionale, giuridico e politico».

Cosi nasce l'idea del pacifismo. Ma il movimento pacifista quando prende forma?

DELLA SETA: «lo ho individuato in Tolstoj il costruttore piu importante del pacifismo moderno,
come idea politica e filosofica. Nell’Ottocento, quell’idea diventa un movimento, anche se resta per
molto tempo confinata alle élite».

Eppure lei sostiene che il pacifismo abbia avuto un successo sostanziale. In che modo?

DELLA SETA: «Ha avuto successo soprattutto in Occidente, grazie al peso crescente dell’'opinione
pubblica sulla politica. Oggi, per la quasi totalita degli europei, I'idea di partecipare personalmente
a una guerra & semplicemente impensabile. E difficile parlarne in un momento come questo in cui
la guerra divampa alle porte dell’Europa: ma proprio lo spaesamento suscitato in noi europei dai

Ill

conflitti in Ucraina e a Gaza mostrano che per i popoli del “vecchio continente” la guerra € un

disvalore assoluto. E questo € merito del pacifismo».



Professore Sadun Bordoni, lei pero sostiene
che, a differenza di altri fenomeni superati,
come la schiavitu, la guerra non potra mai
essere eliminata. Perché?

SADUN BORDONI: «Non credo che la natura
umana sia un’essenza immutabile, ma € il
prodotto di un’evoluzione. La guerra € un
comportamento di “violenza di coalizione”, raro
nel mondo animale. La violenza interpersonale e

diminuita enormemente nei secoli, ma questo
declino & merito dello Stato. Nell’arena internazionale, dove uno Stato sovraordinato non esiste, le
organizzazioni internazionali restano impotenti».

Pero lo Stato e influenzato dall’opinione pubblica. Non puo lo stesso meccanismo agire anche tra
Stati?

SADUN BORDONI: «La costruzione dello Stato implica una rinuncia alla liberta individuale, come
ricordava Hobbes: un sacrificio funzionale in cambio di sicurezza. Ma questo sacrificio, che
accettiamo all’interno dello Stato, € difficilmente ripetibile su scala internazionale. Gli Stati non
vogliono rinunciare alla propria sovranita, se non davanti a una minaccia esistenziale. Nella storia
europea, infatti, si sono sempre alleati tra loro, ma non si sono mai sottomessi stabilmente a un
potere superiore».

Professor Della Seta, condivide questa visione?

DELLA SETA: «In parte. E vero che manca un soggetto in grado di imporre la pace, cid che Norberto
Bobbio chiamava “il terzo assente”. Ma esistono esperienze in cui gli Stati rinunciano a una parte
della propria sovranita, cosi nell’'Unione europea. Poi ripeto: dove le opinioni pubbliche
influenzano direttamente le decisioni
politiche, I'aspirazione alla pace
tende ad affermarsi. Gli Stati Uniti,
per esempio, hanno interrotto la
guerra in Vietnam anche per la
spinta popolare. La vocazione alla
guerra & umana, ma non
biologicamente inevitabile.
L'evoluzione culturale ha gia
prodotto trasformazioni radicali nei
nostri comportamenti e nel modo di

pensare la pace».



Sadun Bordoni, in effetti anche la cooperazione é un tratto naturale del’'uomo, non é cosi?

SADUN BORDONI: «Certo. Ma la cooperazione puo avere sia un significato positivo sia negativo: si
puo cooperare per il bene comune o per uccidere. Anzi, la cooperazione ¢ alla base stessa del
conflitto. L'uomo ha probabilmente scoperto la forza della coalizione nella caccia, e I’ha poi
applicata alla guerra. Cooperiamo per sopravvivere, ma anche per combattere. Conflitto e
cooperazione hanno radici comuni nella nostra storia naturale».

E il sacrificio? Anche quello é parte della natura umana?

SADUN BORDONI: «Si. Esiste il sacrificio parentale, che serve a preservare i propri geni, ma anche
quello collettivo: quando ci si sacrifica per difendere il proprio gruppo, se il proprio ‘successo’
dipende da quello del gruppo. Certo, non tutto si spiega con I'antropologia. Lllluminismo aveva
perod supposto che alcune forze storiche—la democrazia e I'integrazione economica — potessero
spingere verso il superamento della guerra. Kant pensava che i popoli, piu che i sovrani, fossero
contrari al conflitto. E che il commercio rendesse la guerra irrazionale. Ma la storia ha mostrato la
fragilita di queste speranze. Resta da vedere se I'opinione pubblica &€ davvero capace di influenzare

le relazioni internazionali».

Professor Della Seta, lei distingue tra
forme diverse di pacifismo. Puo
spiegarcele?

DELLA SETA: «Si. Esiste un pacifismo
etico assoluto — quello di Tolstoj o di
Gandhi — che vede la pace come
valore morale inderogabile. E poi un
pacifismo utilitarista, piu diffuso, che
considera la pace come interesse

comune. All’inizio del Novecento, in
molte associazioni pacifiste erano presenti esponenti del pensiero liberista, convinti che la
cooperazione economica fosse un antidoto alla guerra. Entrambe le sensibilita hanno a che fare,
come detto, con I'evoluzione culturale: la guerra non € mai scomparsa dal mondo, ma I"'umanita
sempre di pit la vede come una sventura dopo averla percepita e celebrata per secoli come virtu
ed eroismo».

Nel suo libro, pero, lei parla anche di forme “degenerate” di pacifismo. A cosa si riferisce?

DELLA SETA: «Mi riferisco a quello che chiamo pacifismo “strabico”: un pacifismo selettivo, che
cambia posizione a seconda di chi sia I'aggressore. Si prova empatia per Gaza, ma meno per
I’Ucraina. E lo stesso atteggiamento che si vedeva nel 1968: tutti solidali con il Vietnam contro gli
Stati Uniti, molto meno con la Cecoslovacchia contro I’'Unione sovietica».



E il cosiddetto “nazional-pacifismo”?

DELLA SETA: «E una forma ancora diversa. Nell’Ottocento il pacifismo tradizionale denunciava nel
nazionalismo la causa delle guerre. Ma negli anni Trenta nasce un pacifismo che difende solo
I'interesse nazionale. Nel 1939, il francese Marcel Déat scrisse sull’CEuvre un articolo intitolato
“Mourir pour Dantzig?” — “Morire per Danzica?” — che sottintendeva un secco “no”. Era l'idea di
non immischiarsi nelle guerre altrui, ed era lo stesso pensiero diffuso negli Stati Uniti all’inizio
della Seconda Guerra Mondiale, prima di Pearl Harbor. Qualcosa di analogo accade oggi con

I’Ucraina, quando molti europei si oppongono nemmeno a “morire”, ma a “spendere” per Kiev. E
una degenerazione del pacifismo, che rischia di svuotarlo del suo originario senso umanitario».

https://circolodellastoria.it/guerra-e-pace/

Il Circolo della Storia - 15 novembre 2025


https://circolodellastoria.it/tag/seconda-guerra-mondiale/
https://circolodellastoria.it/guerra-e-pace/

